
Dans un monde où les idées reçues sur l’islam et le féminisme 
circulent avec une facilité déconcertante, cet ouvrage propose 
une perspective nuancée du féminisme islamique en retraçant 

les vies et les luttes de 20 figures emblématiques  
– maghrébines, arabes, noires, asiatiques, iraniennes,  

queer, portant le foulard ou non. 

De la réforme de la loi familiale à l’interprétation féministe  
du Coran, en passant par la défense de l’imamat féminin  
ou des libertés sexuelles, le parcours de ces femmes offre  

une perception des richesses d’un mouvement qui pense l’islam  
à travers un prisme d’égalité, d’équité et de justice sociale. 

Un essai graphique qui démontre que  
l’on peut non seulement être féministe  

et musulmane, mais féministe  
parce que musulmane. 

Jamal Ouazzani est un essayiste, poète, 
scénariste, militant pour les droits humains, 

conférencier et artiste multidisciplinaire 
franco-marocain. Il est également la voix 

derrière le podcast JINS, le premier  
qui parle d’amour, de sexualités et  

de genre pour les personnes arabes  
et/ou musulmanes. Il est l’auteur de l’essai 

remarqué Amour (Leduc Société).

 @jins_podcast

Zainab Fasiki est autrice de bande dessinée 
et une figure emblématique du féminisme 
marocain. En 2018, elle crée son collectif 

d’art féministe, WOMEN POWER,  
pour animer des ateliers artistiques auprès 

de jeunes filles des quartiers populaires  
de Casablanca. La même année,  

Zainab reçoit le prix Amnesty International 
pour les droits des femmes. 

En 2019, le magazine Time la reconnaît 
comme une figure de proue de la nouvelle 

génération. En 2022, elle reçoit le prix  
du courage au Festival international  
de la bande dessinée d’Angoulême.  

Ses ouvrages : Hshouma (Massot), Iranienne 
(Marabulles) et Madame Haram (Massot). 

 @zainab_fasiki

NUART : 5948616  
ISBN : 979-10-285-3649-7

Rayon :   
Bande dessinée

20 euros
Prix TTC France

20 portraits : voix et visions

Féministes 
musulmanes

Illustré par

Zainab Fasiki
Écrit par 

Jamal Ouazzani

Préface 
Asma Lamrabet

F
ém

in
is

te
s m

us
ul

m
an

es
F

ém
in

is
te

s m
us

ul
m

an
es

Ja
m

al
 O

ua
zz

an
i e

t Z
ai

na
b 

Fa
si

ki
Ja

m
al

 O
ua

zz
an

i e
t Z

ai
na

b 
Fa

si
ki

Leduc Graphic est une maison d’édition  
engagée de romans graphiques et de bandes 

dessinées qui se donne pour mission d’explorer  
des sujets de santé, de développement personnel  

et de société sur un ton à la fois militant,  
joyeux et bienveillant. 

Des BD pour changer le monde  
un pas après l’autre,  

bulle après bulle. 



Dans un monde où les idées reçues sur l’islam et le féminisme 
circulent avec une facilité déconcertante, cet ouvrage propose 
une perspective nuancée du féminisme islamique en retraçant 

les vies et les luttes de 20 figures emblématiques  
– maghrébines, arabes, noires, asiatiques, iraniennes,  

queer, portant le foulard ou non. 

De la réforme de la loi familiale à l’interprétation féministe  
du Coran, en passant par la défense de l’imamat féminin  
ou des libertés sexuelles, le parcours de ces femmes offre  

une perception des richesses d’un mouvement qui pense l’islam  
à travers un prisme d’égalité, d’équité et de justice sociale. 

Un essai graphique qui démontre que  
l’on peut non seulement être féministe  

et musulmane, mais féministe  
parce que musulmane. 

Jamal Ouazzani est un essayiste, poète, 
scénariste, militant pour les droits humains, 

conférencier et artiste multidisciplinaire 
franco-marocain. Il est également la voix 

derrière le podcast JINS, le premier  
qui parle d’amour, de sexualités et  

de genre pour les personnes arabes  
et/ou musulmanes. Il est l’auteur de l’essai 

remarqué Amour (Leduc Société).

 @jins_podcast

Zainab Fasiki est autrice de bande dessinée 
et une figure emblématique du féminisme 
marocain. En 2018, elle crée son collectif 

d’art féministe, WOMEN POWER,  
pour animer des ateliers artistiques auprès 

de jeunes filles des quartiers populaires  
de Casablanca. La même année,  

Zainab reçoit le prix Amnesty International 
pour les droits des femmes. 

En 2019, le magazine Time la reconnaît 
comme une figure de proue de la nouvelle 

génération. En 2022, elle reçoit le prix  
du courage au Festival international  
de la bande dessinée d’Angoulême.  

Ses ouvrages : Hshouma (Massot), Iranienne 
(Marabulles) et Madame Haram (Massot). 

 @zainab_fasiki

NUART : 5948616  
ISBN : 979-10-285-3649-7

Rayon :   
Bande dessinée

20 euros
Prix TTC France

20 portraits : voix et visions

Féministes 
musulmanes

Illustré par

Zainab Fasiki
Écrit par 

Jamal Ouazzani

Préface 
Asma Lamrabet

F
ém

in
is

te
s m

us
ul

m
an

es
F

ém
in

is
te

s m
us

ul
m

an
es

Ja
m

al
 O

ua
zz

an
i e

t Z
ai

na
b 

Fa
si

ki
Ja

m
al

 O
ua

zz
an

i e
t Z

ai
na

b 
Fa

si
ki

Leduc Graphic est une maison d’édition  
engagée de romans graphiques et de bandes 

dessinées qui se donne pour mission d’explorer  
des sujets de santé, de développement personnel  

et de société sur un ton à la fois militant,  
joyeux et bienveillant. 

Des BD pour changer le monde  
un pas après l’autre,  

bulle après bulle. 



20 portraits : voix et visions

Féministes 
musulmanes

Illustré par

Zainab Fasiki
Écrit par 

Jamal Ouazzani



Leduc s’engage pour une fabrication écoresponsable !
« Des livres pour mieux vivre », c’est la devise de notre maison.
Et vivre mieux, c’est vivre en impactant positivement le monde qui nous 
entoure ! C’est pourquoi nous avons fait le choix de l’écoresponsabilité. Un 
livre écoresponsable, c’est une impression respectueuse de l’environnement, 
un papier issu de forêts gérées durablement (papier FSC® ou PEFC), un 
nombre de kilomètres limité avant d’arriver dans vos mains (90 % de nos 
livres sont imprimés en Europe, et 40 % en France), un format optimisé 
pour éviter la gâche papier et un tirage ajusté pour minimiser le pilon !
Pour en savoir plus, rendez‑vous sur notre site.

REJOIGNEZ NOTRE COMMUNAUTÉ DE LECTEURS !

Inscrivez‑vous à notre newsletter et recevez des 
informations sur nos parutions, nos événements, 

nos jeux‑concours… et des cadeaux ! 
Rendez‑vous ici : bit.ly/newsletterleduc.

Retrouvez‑nous sur notre site www.editionsleduc.com 
et sur les réseaux sociaux.

Conseil éditorial : Louise Giovannangeli 
Préparation de copie et relecture : Audrey Peuportier
Mise en pages : Laurent Grolleau – Ma petite FaB

Maquette de couverture : Justine Collin
Illustrations : Zainab Fasiki

© 2026 Leduc Graphic, une marque des éditions Leduc
76, boulevard Pasteur
75015 Paris – France

ISBN : 979‑ 10‑ 285‑3649-7



Préface
« Comment faire pour que la voix des femmes engagées au sein de la dyna-

mique des féminismes musulmans soit plus écoutée et mise en pratique 
dans la réalité sociale ? » C’est une question que l’on me pose assez souvent 

et à laquelle je réponds que pour cela, il nous faudrait des « passeur·se·s d’idées » qui 
puissent reprendre et redévelopper les théories et les idées de ce courant. Et c’est exac-
tement ce que nous proposent ici Jamal Ouazzani et Zainab Fasiki dans ce remarquable 
essai graphique : Féministes musulmanes. Il ne s’agit pas seulement de « faire passer » le 
message ou d’établir passivement les liens entre différentes générations, mais plutôt de 
le réarticuler et de le réadapter au contexte actuel, avec les modalités mouvantes de la 
pensée et d’une vision sociétale toujours en évolution.

À ma première lecture de cet ouvrage, je n’avais pas d’autre mot pour le décrire que 
celui de « lumineux ». Cet écrit est, en effet, lumineux par sa clarté, sa sincérité et cette 
passion qui ressortent dans chaque passage, dans chaque mot, dans la description de 
chaque vécu et de chaque cheminement de femme… Lumineux car il éclaire le chemin 
par la nécessité d’un savoir à la fois spirituel et rationnel, et nous raconte d’une façon 
sublimée l’itinéraire assuré, assumé et original de chacune de ces guerrières de la théo-
logie, de ces résistantes de la spiritualité engagée.

On le sait depuis bien longtemps – et cet ouvrage le confirme –, ce sont des féminismes 
islamiques dont il s’agit. L’expression au pluriel est essentielle et elle est au cœur de cette 
dynamique. Dynamique hétérogène, émaillée et traversée par différents courants, une 
« constellation », comme le décrit subtilement l’auteur. Mais cette pluralité dans la forme 
n’exclut pas dans le fond des lieux de pensée en commun, un même son de cloche, celui 
d’une diversité épistémique comme fondement inébranlable de cette dynamique. Le pre-
mier lieu commun est celui d’une parole féminine qui se veut de prime abord, située, qui 
porte en elle, comme un étendard, l’empreinte de ses vécus, de ses expériences, de ses 

3



ressentis, de ses souffrances, blessures et échecs, mais aussi de tant de batailles gagnées 
et d’ô combien de terrains reconquis dans un silence assourdissant…

C’est aussi le lieu commun d’une distanciation revendiquée envers un imaginaire 
féministe hégémonique*, dans le but – tout à fait assumé – de repenser un universel 
féministe décolonisé*, déconstruit, contextualisé et dépouillé de ses a priori orientalistes 
réducteurs et essentialistes. Le lieu commun est aussi celui d’une lutte intellectuelle 
qui n’est ni dans l’affrontement, encore moins dans le dualisme idéologique, ni avec ou 
contre l’Occident, ni enchaîné dans une identité hermétique, ni totalement séculier ni 
vraiment religieux, ni enfermé dans une modernité abstraite ni détaché d’une tradition 
bienveillante. C’est un véritable « non-lieu », un espace à la fois spirituel et rationnel sans 
catégorisation identitaire prédéfinie puisqu’il est le lieu de toutes les libérations. Une libé-
ration spirituelle, théologique, politique, juridique et socioculturelle.

Toutes ces femmes engagées, il ne faudrait pas l’oublier, se sont libérées en libérant les 
textes scripturaires* de toutes leurs interprétations ancestrales sédimentaires. Elles ont 
désacralisé l’autorité morale orthodoxe et libéré ainsi la parole divine du poids séculaire 
des gardiens de la normativité misogyne. Si l’on devait nommer un seul domaine de 
réussite, ce serait cette libération normative, fruit inédit de cette désacralisation théo
logique par le biais d’une révolution silencieuse, longue, épuisante, sans pleurs ni plaintes. 
Sans baisser les bras, malgré les épreuves, les obstacles, elles continuent, sans faire de 
bruit, à transgresser les frontières (les hudud comme dirait feue Fatima Mernissi) de leur 
non-existence présumée du monde du sacré.

Au-delà de ce lieu commun comme solide assise et véritable ADN de la dynamique 
féministe musulmane, il y a un autre point de balise au sein de ce courant, qui est celui de 
sa diversité intellectuelle, méthodologique et géopolitique. Jamal Ouazzani a su mettre 
en évidence cette symbolique, à travers la diversité de voix, de profils, de positionne-
ments, voire de divergences idéologiques, qui peuvent parfois paraître antagonistes, 
certes, mais qui, paradoxalement, font la force de cet engagement féministe. Depuis 
l’académicienne chercheuse à la militante politique, en passant par la théologienne 
engagée voilée ou pas, de la démocrate ou la juriste droit-humaniste jusqu’à la femme 
imame et l’universitaire mystique, c’est un large éventail de femmes toutes résolument 
debout. Toutes ces articulations singulières entre militantisme politique, soufisme*, inter-
sectionnalité*, décolonialité, luttes antiracistes : contre l’islamophobie, l’antisémitisme et 
l’engagement humaniste et théologique…

* Les mots accompagnés d’un astérisque se trouvent dans le glossaire (p. 140).

4



Toutes ses expressions hybrides détonnent par rapport à la vieille antienne de la 
pauvre femme musulmane opprimée soumise et qu’un certain Occident arrogant se doit 
de libérer du machisme arabo-musulman tandis que les gardiens du temple traditiona-
liste veulent, quant à eux, la protéger car, selon leur vision, elle est une « perle » ! Non, 
pour ces féministes engagées, les musulmanes n’ont pas besoin d’être libérées ni proté-
gées, ni par une certaine idéologie hégémonique occidentale vacillante, ni par la vision 
tout aussi désuète du patriarcat traditionaliste islamique. Elles refusent que l’on parle 
à leur place, en leur nom, à leur insu et refusent d’être soumises à une autorité tuté-
laire, qu’elle soit issue du paternalisme néo-orientaliste ou de l’injonction théologique 
misogyne. Même si elles se retrouvent parfois dans des situations fâcheuses, discri-
minatoires, difficiles à surmonter, elles refusent de criminaliser leurs traditions, leurs 
partenaires, leurs familles, leurs histoires et leurs mémoires. Elles préfèrent dénoncer, 
revendiquer, se révolter, parler, négocier, de l’intérieur de leur ancrage, depuis ce lien qui 
les relie à leurs racines… Dire non à la tradition religieuse discriminatoire tout en res-
tant fermement ancrées dans leur dimension spirituelle libératrice. Car c’est ce supposé 
déracinement qui leur est souvent reproché comme une haute trahison à leur tradition 
religieuse. Elles refusent ce genre de chantage théologique, intellectuel et émotionnel qui 
culpabilise encore de très nombreuses femmes musulmanes.

L’autre force de ces féministes musulmanes, c’est qu’elles sont radicalement « désinté-
ressées ». Elles ne sont à la recherche ni d’un pouvoir politique, ni d’une autorité religieuse, 
encore moins d’une « place au soleil » dans la citadelle du sacré. Elles refusent d’emblée 
cette hiérarchisation politique, théologique et autocratique*, car leur cœur est ailleurs, 
dans le partage, la compassion, la bienveillance, l’amour, la gratitude, l’altruisme, la jus-
tice et l’équité, comme seuls marqueurs et limites normatives. Oui, ces valeurs éthiques 
qui sont au cœur du Coran et qu’une lecture instrumentalisée par le théologico-politique 
a marginalisées, usurpées, dévoyées…

Ces féministes n’ont eu cesse aussi de le répéter : « Le Coran n’est pas patriarcal, c’est 
sa lecture par les hommes qui l’est. » Mais elles n’oublient pas pour autant de rappeler 
que si les hommes l’ont interprété ainsi, ce sont les femmes qui ont, consciemment ou 
non, majoritairement contribué à la diffusion de cette même interprétation patriarcale. 
D’où l’importance d’une réconciliation féminine avec le message spirituel, d’un retour 
aux sources de la « matrice cosmique » (rahm), afin de retrouver le souffle spirituel initial 
et de revitaliser ainsi le féminin invisibilisé au fil des lectures réductrices et des impasses 
théologiques de la tradition exégétique musulmane.

C’est cette obsession à ne jamais renoncer qui fait l’autre force de ce mouvement où 
toutes les identités y sont naturellement imbriquées dans une innéité (fitra) spirituelle. 

5



On ne renonce ni à l’islam, ni à son être et corps de femme, ni à ses origines, ni à 
certaines valeurs modernistes ou traditionnelles, pour concilier quoi que ce soit. Il ne 
s’agit pas de conciliation mais d’exigence de justice et de dignité non pas uniquement 
à travers des revendications, mais plutôt à travers les chemins difficiles et longs de 
reconstruction, de réadaptation, du care, du réapaisement et de la reconnexion avec soi 
et avec le monde…

Alors qu’une certaine tradition misogyne les force à une « tutélisation » et à une obéis-
sance aveugle au nom du sacré, ces femmes sont dans la désobéissance au nom de ce 
même sacré. La désobéissance à toutes les formes d’oppression, qu’elles soient patriar-
cales, coloniales, raciales, pseudo-morales ou théologiques. Une désobéissance comme 
acte ultime de résistance à cette trahison de l’esprit de justice du message spirituel.

Leur interprétation du message spirituel n’est pas celle d’une approche féministe 
épouvantée par le masculin ou produite par une quelconque idéologie vengeresse. 
Absolument pas. Encore moins celui d’une supposée neutralité interprétative. Aucune 
interprétation n’est neutre. Il s’agit tout simplement d’une compréhension du texte ins-
pirée et motivée par une éthique de l’humain (însan), du bon sens (‘aql), du juste milieu 
(wasatiya) et de l’équité (qist).

En effet, et à la différence de la lecture patriarcale, celle des féministes musulmanes 
n’a jamais revendiqué ni domination, ni supériorité, ni autoritarisme, ni inégalité. Bien 
au contraire, elle a toujours proposé une lecture qui met en avant l’égalité, la justice, 
la non-discrimination, la compassion, l’amour et la bienveillance. Et dire cela ce n’est 
pas rêver d’un islam angélique. C’est plutôt exprimer la volonté tenace de vivre un 
islam éthiquement rebelle, vigilant, intelligent et révolté par toutes les injustices quels 
que soient leurs lieux d’expression… C’est aussi refuser de vivre un autre islam que celui 
de la justice, de la paix, de l’amour et de la beauté.

Merci à Jamal et Zainab pour cet ouvrage qui, j’en suis convaincue, marquera un tour-
nant dans l’histoire de cette dynamique féministe en islam. Merci de nous avoir rappelé 
l’importance de cette histoire en cours... Merci de nous faire non pas rêver mais vivre, 
le temps d’un ouvrage, cet islam engagé, humaniste et éthiquement subversif, et surtout 
de nous faire y croire encore de toutes nos forces…

Washington, juillet 2025,

Asma Lamrabet

6



Dans un monde où les idées reçues sur l’islam et le féminisme circulent avec 
une facilité déconcertante, il est temps de présenter une perspective nuancée et 
profondément informée sur ce que signifie réellement le féminisme islamique. 

Dans cet essai graphique, nous explorerons les vies et les luttes de 20 figures emblé-
matiques de cette mouvance diverse et dynamique. De la lutte pour l’égalité dans la loi 
familiale islamique à l’interprétation féministe du Coran, en passant par la défense de 
l’imamat féminin et l’affirmation des droits des personnes LGBTQIA+ musulmanes, cet 
ouvrage se propose d’être une fenêtre ouverte sur les richesses des féminismes musul-
mans, sous toutes leurs formes.

Le féminisme islamique, loin d’être monolithique, englobe une gamme de perspectives qui 
toutes cherchent à interpréter l’islam à travers un prisme égalitaire. Les femmes qui en sont 
les figures de proue utilisent des analyses rigoureuses des textes sacrés pour remettre en 
question et réformer des pratiques discriminatoires, en plaidant pour l’égalité des genres dans 
tous les aspects de la vie musulmane. Toutes les personnes dont nous avons choisi de faire le 
portrait ont brisé les plafonds de verre avec leur plume, leurs paroles, leurs actions de terrain 
et une persévérance inébranlable. Ce sont des femmes maghrébines, arabes, noires, palesti-
niennes, asiatiques, iraniennes, queer, portant le foulard ou non, qui représentent la versatilité 
exceptionnelle des féminismes islamiques. Elles viennent d’horizons divers, portant chacune 
une vision unique du mouvement, enracinée dans leur propre contexte culturel, religieux et 
personnel. Que ce soit à travers des actions juridiques, des recherches académiques ou des 
mouvements sociaux, elles ont toutes contribué à façonner un discours féministe révolution-
naire. Chaque personnalité ici évoquée apporte une pierre essentielle à l’édifice du féminisme 
islamique, en s’attaquant à des problématiques spécifiques tout en œuvrant pour l’équité et la 
justice au sein de la communauté musulmane et au-delà. Il nous était essentiel de mettre en 
lumière leurs contributions remarquables et de stimuler le débat de manière plus nuancée sur 
les sujets du féminisme intersectionnel, spirituel et décolonial*.

Introduction

7





Asma Lamrabet
Revenir à l’égalité hommes-

femmes instituée dans le Coran

Il faut un courage rare pour relire le Coran avec une perspective féministe dans un 
monde qui vous intime de vous taire. Il faut, à contre-courant, une foi inébranlable 
pour déplier un par un les versets du Livre, non pour les désacraliser, mais pour les 

libérer de l’intention patriarcale. Asma Lamrabet est probablement celle qui a su, au 
travers de ses lectures théologiques et historiques, déplacer les montagnes du patriarcat 
pour nous montrer une nouvelle voie vers l’islam.

Médecin biologiste à Rabat, formée dans les hôpitaux d’Espagne et d’Amérique latine, 
elle entre en islam comme d’autres entrent en résistance : avec l’élan éthique de celle 
qui soigne les corps, et l’exigence spirituelle de celle qui veut panser les âmes. Très tôt, 
elle pressent que la question des femmes dans l’islam n’est pas un problème à résoudre, 
mais un prisme à transformer.

Son geste fondateur est double : rappeler que le Coran affirme l’égalité ontologique 
entre hommes et femmes, et démontrer que les lectures patriarcales dominantes sont 
des produits historiques et sociétaux, non des vérités divines. À rebours du juridisme 
figé, Asma Lamrabet plaide pour une herméneutique* éthique, contextuelle et libéra-
trice, capable de reconnecter le texte sacré à son souffle révolutionnaire.



Qiwāma (ُُاََلْْقِِوََامََة)
« Les hommes prennent en charge 
(qawwâmun) les femmes en raison 
des faveurs qu’Allah accorde à 
ceux-ci sur ceux-là (ba3dahum 
3ala ba3d) et aussi en raison des 
dépenses qu’ils font de leurs biens » 
(Coran 4:34).

 ٱلرِّجََِالُُ قَََوَّامُُونََ عََلَىَ ٱلنِّسََِاءِِ بِمََِا فََضََّلََ ٱللَّهُ�ُ
لِهِِِمْْ بََعْْضََهُُمْْ عََلَىَٰٰ بََعْْضٍٍ وََبِمََِآ أََنفََقُُا۟۟و مِِنْْ أََمْْ�وَٰٰ

Ce terme, souvent traduit à tort par 
« autorité de l’homme sur la femme », 
apparaît dans le verset 34 de la sou-
rate 4. La majorité des exégètes* ont 
interprété ce terme comme la pré
disposition naturelle de l’homme à 
être le chef de la femme, celui qui 
la dirige ou qui est supérieur à elle. 
Pour Asma Lamrabet, il désigne une 
responsabilité contextuelle (liée à la 
subsistance) et non un fondement de 
hiérarchie naturelle entre les sexes. 
La qiwāma n’est pas un statut, c’est 
une fonction. Ça ne fonde en rien une 
supériorité théologique, mais plutôt 
une responsabilité financière. Les nou-
velles interprétations, plus proches 
du message coranique, centrent ce 
concept sur l’idée de moyen d’aide 
et de protection de la famille.

La qiwāma peut dès lors être le 
propre de l’époux comme de l’épouse.

L’héritage 
au féminin

Le monde entier est persuadé qu’en 
islam, la part des femmes est sou-
vent réduite à la moitié de celle des 
hommes. Or, le Coran mentionne des 
cas divers. Asma Lamrabet défend 
une lecture équitable, fondée sur les 
intentions de justice du texte sacré, 
non sur l’automaticité des chiffres. Le 
droit successoral en islam ne se réduit 
pas à la seule règle de la demi-part 
de la fille par rapport à celle du frère 
lors du décès de l’un des parents. On 
peut répertorier dans le Coran entre 
22 et 30 cas où les femmes héritent 
d’une part égale, voire supérieure à 
celle de l’homme. Le seul verset qui 
fixe la demi-part de la fille concerne 
le cas de la sœur qui hérite de la moi-
tié de la part héritée par son frère : 
« En ce qui concerne vos enfants, 
Dieu vous prescrit d’attribuer au gar-
çon une part égale à celle de deux 
filles » (Coran 4:11). Cette réparti-
tion s’explique par la responsabilité 
financière qui incombe aux frères 
(montant brut), tandis que les sœurs, 
elles, restent libres de disposer de 
leur argent et de leurs biens comme 
bon leur semble (montant net). Cette 
répartition fixant la demi-part des 
femmes dans la fratrie a été révé-
lée pour répondre à des exigences 
imposées par l’environnement social 
de l’époque.

10



Ses lectures de la qiwāma ou de l’héritage féminin démontent point 
par point les glissements interprétatifs qui ont figé les femmes dans 
des rôles subalternes. Dans Femmes et hommes dans le Coran : Quelle 

égalité ? (Al-Bouraq, 2012), elle rappelle que « le Coran est clair : hommes et 
femmes sont issus d’une même âme (nafs 
wāḥida) », que la hiérarchisation est cultu-
relle, non scripturaire, et que la justice 
divine ne peut se satisfaire de semi-droits.

Asma Lamrabet analyse aussi l’instru-
mentalisation du corps féminin dans les 
lectures légalistes. Dans une société obsé-
dée par le contrôle du voile, elle souligne 
que les versets qui s’y rapportent évoquent 
le khimār (foulard) et non le hijab, car le 
hijab (séparation, rideau) n’est pas une 
obligation coranique pour toutes, mais 
une mesure circonstanciée, destinée aux 
épouses du Prophète صلى الله عليه وسلم (Coran 33:53). 
Quoi qu’il en soit, elle conclut que le plus 
important des vêtements n’est pas maté-
riel : c’est celui de la piété (taqwā).

« Le mariage répond à une 
logique de domination 
et non pas à celle d’une 

union égalitaire telle 
qu’elle est prônée dans la 
Révélation coranique. »
Asma Lamrabet, Femmes et hommes 
dans le Coran : Quelle égalité ? (2012)

Égalité ontologique

« Ô vous, êtres humains ! Craignez 
votre Seigneur qui vous a créés 
d’une seule essence (nafs wāḥida) 
et qui a créé d’elle son conjoint 
(zawjaha) et qui de ces deux-là a 
fait propager beaucoup d’hommes 
et de femmes » (Coran 4:1).

 يََا أََيُُّهََا اَنَّلاسُُ اتَّقَُُوا رَََبَّكُُمُُ اَلَّذِِي خََلَقَََكُُمْْ مِِنْْ نََفْْسٍٍ
 وََاحِِدََةٍٍ وََخََلَقَََ مِِنْْهََا زََوْْجََهََا وََبََثََّ مِِنْْهُُمََا رِِجََالًاا كََثِيِرًًا
وََنِسََِاءًً

Les hommes et les femmes sont issus 
d’une même âme originelle (nafs 
wāḥida), sans hiérarchie devant Dieu. 
Ce verset formule sans équivoque la 
création égalitaire des êtres humains, 
que symbolise la création des hommes 
et des femmes à partir d’une seule 
essence. L’inégalité n’est pas divine. 
Elle est politique, historique, humaine. 
Contrairement au récit biblique dans 
la Genèse (1:26-27), Allah fait pro-
venir deux principes sexuellement 
distincts, masculin et féminin, d’une 
seule et même âme. Dans le Coran, 
l’être adamique* primordial contien-
drait déjà les deux genres et serait 
anatomiquement ambivalent. En 
outre, l’âme est féminine (nafs) et la 
paire créée à partir de cette âme est 
masculine (zawj)… Comme si le fémi-
nin précédait finalement le masculin !

حِِدََةٍٍ وََخََلَقَََ مِِنْْهََا زََوْْجََهََا وََبََّثَّ مِِنْْهُُمََا رِِجََالًاا كََثِيِرًًا وََنِسََِءًًآ أََٓهََّيُّا ٱّنَّلاسُُ ٱقُُّتَّا۟۟و رََّبَّكُُمُُ ٱّلَّذِِى خََلَقَََكُُم نّمِّ فّْْنَّسٍٍ �وَٰٰ ��يَٰٓ

11



Chronologie sélective
1961 
Naissance à Rabat (Maroc). 

2004 à 2007 
Coordinatrice du groupe Femmes 
musulmanes et dialogue à Rabat.

2011 à 2018 
Directrice du Centre d’études et de recherche 
féminine en islam (Rabita Mohammadia).

2023 
Membre permanent de l’Académie 
du Royaume du Maroc.

1995 à 2003 
Médecin biologiste volontaire au 
Chili, au Mexique et en Espagne.

2008 à 2010 
Présidente du Groupe international 

d’étude et de réflexion sur les femmes 
en islam (Gierfi) à Barcelone.

2017 
Prix Grand Atlas pour son livre 

emblématique Islam et Femmes : Les 
questions qui fâchent (Folio).

Face aux récupérations islamistes des pays arabes comme aux injonc-
tions paternalistes et assimilationnistes de l’Occident, Asma Lamrabet 
propose une troisième voie : une analyse critique décoloniale, enracinée 
dans les droits humains, féministe spirituelle et intersectionnelle. Elle 
incarne un islam où l’on peut aimer Allah sans s’effacer, revendiquer la 
justice parce qu’elle est un pilier du respect du sacré, questionner les textes 
pour les revitaliser plutôt que les profaner. Son grand œuvre est un appel 
à notre éveil et au changement de notre regard sur des fausses évidences. 
Et à l’endroit exact où tant d’autres construisent des murs, Asma Lamrabet 
n’a de cesse de bâtir des ponts.

12



Rabat, mars 2018.
Il faut distinguer les réformes 

basées sur l’équité, l’égalité et plus 
de justice sociale de l’attaque à la 
religion, aux valeurs de la famille 
nucléaire ou à la stabilité du pays. 
Au contraire, mettre en application 
ce qui est prévu par l’islam, plutôt 
que par le patriarcat, permettrait 

d’arriver à cette équité ! 

Asma préfère donner sa démission 
de l’institution puisqu’elle 

travaillait bénévolement et qu’elle 
a toujours défendu l’égalité.

Asma Lamrabet quitte son poste 
de directrice du Centre d’études 

et de recherche féminines 
en islam.

Elle quitte le bâtiment, sous le regard ambigu 
de collègues masculins, le visage déterminé… 

Elle ne laissera jamais tomber son combat.

Jamais je ne renoncerai 
à mes valeurs pour défendre 

les droits des femmes 
en islam ! 

Elle reçoit un appel 
urgent de l’assistant 

du SGIR qui est 
outré par ses propos.
Il insiste pour qu’elle 

sauve la face de 
l’institution en 

reniant ce qu’elle 
a dit la veille et en 

s’excusant 
des propos tenus.

Le lendemain, 
en conférence à 

Grenade (en Espagne). 





amina wadud
Pour l’équité, la fluidité 

et l’unité divine

Il y a des gestes qui marquent l’histoire. Des gestes si simples, si inoffensifs, qu’ils en 
deviennent subversifs. Le 18 mars 2005, à New York, dans une salle faisant office de 
mosquée, amina wadud dirige la prière du vendredi en public, devant des hommes et 

des femmes. Un appel à Allah, un sermon, une prosternation – tout ce qu’il y a de plus 
banal pour un imam. Mais cette fois-ci, la voix était celle d’une femme noire, musul-
mane, portant le foulard, théologienne et audacieusement debout. Ce jour-là, amina 
wadud n’a pas seulement prié. Elle a déplacé le centre de gravité de l’islam patriarcal.

Fille d’un pasteur méthodiste de l’État de Géorgie (États-Unis), élevée dans la pau-
vreté et la foi, elle connaît très tôt la puissance du sacré comme lien intime. Elle a 6 ans 
lorsqu’un orage la terrifie ; son père la prend sur ses genoux et lui parle de la promesse 
divine du pardon, symbolisée par l’arc-en-ciel. C’est ainsi que s’ouvre son cœur à un 
Dieu non punitif, mais infiniment miséricordieux.

À 20 ans, elle se convertit et prononce la shahāda* dans une mosquée de Washington. 
Très vite, elle tombe amoureuse du Coran – d’abord en anglais, puis en arabe, qu’elle 
étudie en Égypte. Elle devient docteure en études islamiques en 1988, enseigne en 
Malaisie, cofonde Sisters in Islam, puis poursuit sa carrière aux États-Unis jusqu’à sa 
retraite en 2007.


