S| (g 2 Nk | <

- LAY L7/ M WY S - > & . XN
b = i“"*‘\“ A <-\‘\‘ "', = A\

é‘ﬁ" 2 . . S ‘;‘;"\:‘:Y;‘:"‘g‘;} \z . S S
Vzzel TR
QYN NN 1

S S S S S
N AR
Z/ANSNIE= SNV N SN
=y :cio:‘ A= X Z * > ':‘**ﬁ‘{;‘z

(RN 5 ' 20RO N L .

PR

!u,,p.}a“w MM W7 NI

)}
—Z )

X
A

('f\‘

in“\‘{.l"n‘:. =AY ' , '.‘.02' Slie
L‘k‘!ﬁ’:‘k\ r | | NTARGIAN
A IND :
/ B*:. >3 4‘\
— -
%
/
<
v
YN 7o
i M!A}Z&!M! fae
"‘; "\:e*.':’"' ! é
rﬁfi‘k\‘ﬁfi‘j Y
MASTNM A S
0 N
WLy 7N
%) < "‘, 43
S
,
/
3
>
35
s
MM/ &
Sxe N
SANYRieaY
v

2 y*’:%‘%‘
KON
\ '*?\W

& S T R S 20 S 250 S 0 S 200 S 2R ST 00 Se Z2he)




gp*!f.-.:'h‘&gu’r‘,m-.-gz‘.*!f-.:'h‘&gn'/‘,ﬁ o> A\ ="

ple
=
a-s
\Y/
L

s : o A

Dans un monde ou les idées recues sur I’islam et le féminisme "»‘)
circulent avec une facilité déconcertante, cet ouvrage propose !5‘4
une perspective nuancée du féminisme islamique en retragant ir‘q“
les vies et les luttes de 20 figures emblématiques ,o"
- maghrébines, arabes, noires, asiatiques, iraniennes, &4
), 4
[ 2 <
queer, portant le foulard ou non. r;,‘-
/)
(24
2 . L3 K3 N . v . d . - -.
De la réforme de la loi familiale a I'interprétation féministe NZ¢
du Coran, en passant par la défense de 'imamat féminin ‘;.]
o N
ou des libertés sexuelles, le parcours de ces femmes oftfre 3‘;

N
une perception des richesses d’'un mouvement qui pense I'islam AN

P

<

a travers un prisme d’égalité, d’équité et de justice sociale.

> &
2NN

R\

£
A
O

Un essai graphique qui démontre que
I'on peut non seulement étre féministe
et musulmane, mais féministe
parce que musulmane.

A Ny
Y

727

RO

20 euros !

Prix TTC France ’

NUART : 5348616 . T
ISBN : 979-10-285-3649-7 editionsleduc.com Mol Ad

* »CcOreg
LN LEQUCA .0 S .
ayon:
7910281536497 G | £ABRIauE ﬂé"f . ’ "Ni
2 ande dessinée ‘

EN EUROPE
R S 2R S T Z20R S 2R S 28RS | 2050 S 2R S 2R S T 200 S

eQiteq,

9




Ecrit par Illustré par

Jamal Ouazzani Zainab Fasiki

‘Féministes
musulmanes

20 portraits : voix et visions

LERRC



REJOIGNEZ NOTRE COMMUNAUTE DE LECTEURS!

Inscrivez-vous a notre newsletter et recevez des
informations sur nos parutions, nos événements,
nos jeux-concours... et des cadeaux!
Rendez-vous ici: bit.ly/newsletterleduc.

Retrouvez-nous sur notre site www.editionsleduc.com
et sur les réseaux sociaux.

0000

Leduc s’engage pour une fabrication écoresponsable!

eCOTes,

a

Et vivre mieux, cest vivre en impactant positivement le monde qui nous

2diteq,
S/qe's\)o

«Des livres pour mieux vivre», cest la devise de notre maison.

entoure! C’est pourquoi nous avons fait le choix de I’écoresponsabilité. Un
livre écoresponsable, Cest une impression respectueuse de 'environnement,
un papier issu de foréts gérées durablement (papier FSC® ou PEFC), un
nombre de kilométres limité avant d’arriver dans vos mains (90 % de nos
livres sont imprimés en Europe, et 40 % en France), un format optimisé
pour éviter la giche papier et un tirage ajusté pour minimiser le pilon!
Pour en savoir plus, rendez-vous sur notre site.

Conseil éditorial : Louise Giovannangeli
Préparation de copie et relecture : Audrey Peuportier
Mise en pages : Laurent Grolleau — Ma petite FaB
Magquette de couverture : Justine Collin

Illustrations : Zainab Fasiki

© 2026 Leduc Graphic, une marque des éditions Leduc
76, boulevard Pasteur
75015 Paris — France
ISBN : 979-10-285-3649-7



Préface

omment faire pour que la voix des femmes engagées au sein de la dyna-
(( ‘ mique des féminismes musulmans soit plus écoutée et mise en pratique

dans la réalité sociale ? » C'est une question que l'on me pose assez souvent
et a laquelle je réponds que pour cela, il nous faudrait des « passeurse-s d’'idées » qui
puissent reprendre et redévelopper les théories et les idées de ce courant. Et c'est exac-
tement ce que nous proposent ici Jamal Ouazzani et Zainab Fasiki dans ce remarquable
essai graphique : Féministes musulmanes. Il ne sagit pas seulement de « faire passer » le
message ou d’établir passivement les liens entre différentes générations, mais plutét de
le réarticuler et de le réadapter au contexte actuel, avec les modalités mouvantes de la
pensée et dune vision sociétale toujours en évolution.

A ma premiére lecture de cet ouvrage, je navais pas d’autre mot pour le décrire que
celui de « lumineux ». Cet écrit est, en effet, lumineux par sa clarté, sa sincérité et cette
passion qui ressortent dans chaque passage, dans chaque mot, dans la description de
chaque vécu et de chaque cheminement de femme... Lumineux car il éclaire le chemin
par la nécessité d'un savoir a la fois spirituel et rationnel, et nous raconte d'une facon
sublimée l'itinéraire assuré, assumeé et original de chacune de ces guerriéres de la théo-
logie, de ces résistantes de la spiritualité engagée.

On le sait depuis bien longtemps - et cet ouvrage le confirme -, ce sont des féminismes
islamiques dont il s'agit. Lexpression au pluriel est essentielle et elle est au coeur de cette
dynamique. Dynamique hétérogeéne, émaillée et traversée par différents courants, une
« constellation », comme le décrit subtilement l'auteur. Mais cette pluralité dans la forme
n'exclut pas dans le fond des lieux de pensée en commun, un méme son de cloche, celui
d'une diversité épistémique comme fondement inébranlable de cette dynamique. Le pre-
mier lieu commun est celui d'une parole féminine qui se veut de prime abord, située, qui
porte en elle, comme un étendard, I'empreinte de ses vécus, de ses expériences, de ses



ressentis, de ses souffrances, blessures et échecs, mais aussi de tant de batailles gagnées
et d'6 combien de terrains reconquis dans un silence assourdissant...

Clest aussi le lieu commun d'une distanciation revendiquée envers un imaginaire
féministe hégémonique®, dans le but - tout a fait assumé - de repenser un universel
féministe décolonisé*, déconstruit, contextualisé et dépouillé de ses a priori orientalistes
réducteurs et essentialistes. Le lieu commun est aussi celui d'une lutte intellectuelle
qui n'est ni dans l'affrontement, encore moins dans le dualisme idéologique, ni avec ou
contre I'Occident, ni enchainé dans une identité hermétique, ni totalement séculier ni
vraiment religieux, ni enfermé dans une modernité abstraite ni détaché d'une tradition
bienveillante. C'est un véritable « non-lieu », un espace a la fois spirituel et rationnel sans
catégorisation identitaire prédéfinie puisqu'il est le lieu de toutes les libérations. Une libé-
ration spirituelle, théologique, politique, juridique et socioculturelle.

Toutes ces femmes engagées, il ne faudrait pas 'oublier, se sont libérées en libérant les
textes scripturaires® de toutes leurs interprétations ancestrales sédimentaires. Elles ont
désacralisé l'autorité morale orthodoxe et libéré ainsi la parole divine du poids séculaire
des gardiens de la normativité misogyne. Si l'on devait nommer un seul domaine de
réussite, ce serait cette libération normative, fruit inédit de cette désacralisation théo-
logique par le biais d une révolution silencieuse, longue, épuisante, sans pleurs ni plaintes.
Sans baisser les bras, malgré les épreuves, les obstacles, elles continuent, sans faire de
bruit, a transgresser les frontieres (les hudud comme dirait feue Fatima Mernissi) de leur
non-existence présumée du monde du sacré.

Au-dela de ce lieu commun comme solide assise et véritable ADN de la dynamique
féministe musulmane, il y a un autre point de balise au sein de ce courant, qui est celui de
sa diversité intellectuelle, méthodologique et géopolitique. Jamal Ouazzani a su mettre
en évidence cette symbolique, a travers la diversité de voix, de profils, de positionne-
ments, voire de divergences idéologiques, qui peuvent parfois paraitre antagonistes,
certes, mais qui, paradoxalement, font la force de cet engagement féministe. Depuis
l'académicienne chercheuse a la militante politique, en passant par la théologienne
engagée voilée ou pas, de la démocrate ou la juriste droit-humaniste jusqu’a la femme
imame et l'universitaire mystique, c'est un large éventail de femmes toutes résolument
debout. Toutes ces articulations singulieres entre militantisme politique, soufisme”, inter-
sectionnalité®, décolonialité, luttes antiracistes : contre l'islamophobie, 'antisémitisme et
I'engagement humaniste et théologique...

* Les mots accompagnés d'un astérisque se trouvent dans le glossaire (p. 140).



Toutes ses expressions hybrides détonnent par rapport a la vieille antienne de la
pauvre femme musulmane opprimée soumise et quun certain Occident arrogant se doit
de libérer du machisme arabo-musulman tandis que les gardiens du temple traditiona-
liste veulent, quant a eux, la protéger car, selon leur vision, elle est une « perle » ! Non,
pour ces féministes engagées, les musulmanes n'ont pas besoin d’'étre libérées ni proté-
gées, ni par une certaine idéologie hégémonique occidentale vacillante, ni par la vision
tout aussi désuete du patriarcat traditionaliste islamique. Elles refusent que l'on parle
a leur place, en leur nom, a leur insu et refusent d’'étre soumises a une autorité tuté-
laire, quelle soit issue du paternalisme néo-orientaliste ou de l'injonction théologique
misogyne. Méme si elles se retrouvent parfois dans des situations facheuses, discri-
minatoires, difficiles a surmonter, elles refusent de criminaliser leurs traditions, leurs
partenaires, leurs familles, leurs histoires et leurs mémoires. Elles préferent dénoncer,
revendiquer, se révolter, parler, négocier, de I'intérieur de leur ancrage, depuis ce lien qui
les relie a leurs racines... Dire non a la tradition religieuse discriminatoire tout en res-
tant fermement ancrées dans leur dimension spirituelle libératrice. Car c’est ce supposé
déracinement qui leur est souvent reproché comme une haute trahison a leur tradition
religieuse. Elles refusent ce genre de chantage théologique, intellectuel et émotionnel qui
culpabilise encore de tres nombreuses femmes musulmanes.

Lautre force de ces féministes musulmanes, c'est qu'elles sont radicalement « désinté-
ressées ». Elles ne sont alarecherche ni d'un pouvoir politique, ni d une autorité religieuse,
encore moins d'une « place au soleil » dans la citadelle du sacré. Elles refusent d’emblée
cette hiérarchisation politique, théologique et autocratique®, car leur cceur est ailleurs,
dans le partage, la compassion, la bienveillance, I'amour, la gratitude, l'altruisme, la jus-
tice et I'équité, comme seuls marqueurs et limites normatives. Oui, ces valeurs éthiques
qui sont au coeur du Coran et qu'une lecture instrumentalisée par le théologico-politique
a marginalisées, usurpées, dévoyées...

Ces féministes n'ont eu cesse aussi de le répéter : « Le Coran n'est pas patriarcal, c'est
sa lecture par les hommes qui l'est. » Mais elles n'oublient pas pour autant de rappeler
que si les hommes l'ont interprété ainsi, ce sont les femmes qui ont, consciemment ou
non, majoritairement contribué a la diffusion de cette méme interprétation patriarcale.
D'ou I'importance d'une réconciliation féminine avec le message spirituel, d'un retour
aux sources de la « matrice cosmique » (rahm), afin de retrouver le souffle spirituel initial
et de revitaliser ainsi le féminin invisibilisé au fil des lectures réductrices et des impasses
théologiques de la tradition exégétique musulmane.

C'est cette obsession a ne jamais renoncer qui fait l'autre force de ce mouvement ou
toutes les identités y sont naturellement imbriquées dans une innéité (fitra) spirituelle.



On ne renonce ni a l'islam, ni a son étre et corps de femme, ni a ses origines, ni a
certaines valeurs modernistes ou traditionnelles, pour concilier quoi que ce soit. Il ne
sagit pas de conciliation mais d'exigence de justice et de dignité non pas uniquement
a travers des revendications, mais plutét a travers les chemins difficiles et longs de
reconstruction, de réadaptation, du care, du réapaisement et de la reconnexion avec soi
et avec le monde...

Alors qu'une certaine tradition misogyne les force a une « tutélisation » et a une obéis-
sance aveugle au nom du sacré, ces femmes sont dans la désobéissance au nom de ce
méme sacré. La désobéissance a toutes les formes d'oppression, qu'elles soient patriar-
cales, coloniales, raciales, pseudo-morales ou théologiques. Une désobéissance comme
acte ultime de résistance a cette trahison de l'esprit de justice du message spirituel.

Leur interprétation du message spirituel n'est pas celle d'une approche féministe
épouvantée par le masculin ou produite par une quelconque idéologie vengeresse.
Absolument pas. Encore moins celui d'une supposée neutralité interprétative. Aucune
interprétation n'est neutre. Il s'agit tout simplement d'une compréhension du texte ins-
pirée et motivée par une éthique de 'humain (insan), du bon sens (‘agl), du juste milieu
(wasatiya) et de 1'équité (qgist).

En effet, et a la différence de la lecture patriarcale, celle des féministes musulmanes
n'a jamais revendiqué ni domination, ni supériorité, ni autoritarisme, ni inégalité. Bien
au contraire, elle a toujours proposé une lecture qui met en avant 1'égalité, la justice,
la non-discrimination, la compassion, 'amour et la bienveillance. Et dire cela ce n'est
pas réver d'un islam angélique. C'est plutét exprimer la volonté tenace de vivre un
islam éthiquement rebelle, vigilant, intelligent et révolté par toutes les injustices quels
que soient leurs lieux d'expression... C'est aussi refuser de vivre un autre islam que celui
de la justice, de la paix, de 'amour et de la beauté.

Merci a Jamal et Zainab pour cet ouvrage qui, j'en suis convaincue, marquera un tour-
nant dans I'histoire de cette dynamique féministe en islam. Merci de nous avoir rappelé
I'importance de cette histoire en cours... Merci de nous faire non pas réver mais vivre,
le temps d'un ouvrage, cet islam engagé, humaniste et éthiquement subversif, et surtout
de nous faire y croire encore de toutes nos forces...

Washington, juillet 2025,

Asma Lamrabet



Introduction

ans un monde ou les idées recues sur l'islam et le féminisme circulent avec

une facilité déconcertante, il est temps de présenter une perspective nuancée et

profondément informée sur ce que signifie réellement le féminisme islamique.
Dans cet essai graphique, nous explorerons les vies et les luttes de 20 figures emblé-
matiques de cette mouvance diverse et dynamique. De la lutte pour 1'égalité dans la loi
familiale islamique a l'interprétation féministe du Coran, en passant par la défense de
I'imamat féminin et l'affirmation des droits des personnes LGBTQIA+ musulmanes, cet
ouvrage se propose d'étre une fenétre ouverte sur les richesses des féminismes musul-
mans, sous toutes leurs formes.

Le féminisme islamique, loin d'étre monolithique, englobe une gamme de perspectives qui
toutes cherchent a interpréter I'islam a travers un prisme égalitaire. Les femmes qui en sont
les figures de proue utilisent des analyses rigoureuses des textes sacrés pour remettre en
question et réformer des pratiques discriminatoires, en plaidant pour I'égalité des genres dans
tous les aspects de la vie musulmane. Toutes les personnes dont nous avons choisi de faire le
portrait ont brisé les plafonds de verre avec leur plume, leurs paroles, leurs actions de terrain
et une persévérance inébranlable. Ce sont des femmes maghrébines, arabes, noires, palesti-
niennes, asiatiques, iraniennes, queer, portant le foulard ou non, qui représentent la versatilité
exceptionnelle des féminismes islamiques. Elles viennent d’horizons divers, portant chacune
une vision unique du mouvement, enracinée dans leur propre contexte culturel, religieux et
personnel. Que ce soit a travers des actions juridiques, des recherches académiques ou des
mouvements sociaux, elles ont toutes contribué a faconner un discours féministe révolution-
naire. Chaque personnalité ici évoquée apporte une pierre essentielle & 1'édifice du féminisme
islamique, en sattaquant a des problématiques spécifiques tout en ceuvrant pour 1'équité et la
justice au sein de la communauté musulmane et au-dela. Il nous était essentiel de mettre en
lumiere leurs contributions remarquables et de stimuler le débat de maniére plus nuancée sur
les sujets du féminisme intersectionnel, spirituel et décolonial®.



NOANEUNA NGNS AUN AN NG GDN

m
/ ._

=

YU N NN Y N U ooy

9

%




Asma LL.amrabet

Revenir i Légalité hommes-
feumes tnstituée dans le Coran

1 faut un courage rare pour relire le Coran avec une perspective féministe dans un

monde qui vous intime de vous taire. Il faut, a contre-courant, une foi inébranlable

pour déplier un par un les versets du Livre, non pour les désacraliser, mais pour les
libérer de l'intention patriarcale. Asma Lamrabet est probablement celle qui a su, au
travers de ses lectures théologiques et historiques, déplacer les montagnes du patriarcat
pour nous montrer une nouvelle voie vers l'islam.

Meédecin biologiste a Rabat, formée dans les hopitaux d’Espagne et d’Amérique latine,
elle entre en islam comme d’autres entrent en résistance : avec 1'élan éthique de celle
qui soigne les corps, et I'exigence spirituelle de celle qui veut panser les ames. Tres tot,
elle pressent que la question des femmes dans l'islam n'est pas un probleme a résoudre,
mais un prisme a transformer.

Son geste fondateur est double : rappeler que le Coran affirme 1'égalité ontologique
entre hommes et femmes, et démontrer que les lectures patriarcales dominantes sont
des produits historiques et sociétaux, non des vérités divines. A rebours du juridisme
figé, Asma Lamrabet plaide pour une herméneutique® éthique, contextuelle et libéra-
trice, capable de reconnecter le texte sacré a son souffle révolutionnaire.



10

2 o~
@iwama (Llsall)

« Les hommes prennent en charge
(qawwdmun) les femmes en raison
des faveurs qu’Allah accorde a
ceux-ci sur ceux-1a (ba3dahum
3ala ba3d) et aussi en raison des
dépenses qu'ils font de leurs biens »
(Coran 4:34).

Ao Al A AN Xy R
AT Juas Lo Lall ole Gy galss JIAN
2elsa Go lyadad wjuﬁ*—*&ﬁﬁm

Ce terme, souvent traduit a tort par
« autorité de I'homme sur la femme »,
apparait dans le verset 34 de la sou-
rate 4. La majorité des exégetes™ ont
interprété ce terme comme la pré-
disposition naturelle de 'homme a
étre le chef de la femme, celui qui
la dirige ou qui est supérieur a elle.
Pour Asma Lamrabet, il désigne une
responsabilité contextuelle (liée a la
subsistance) et non un fondement de
hiérarchie naturelle entre les sexes.
La giwama n'est pas un statut, c'est
une fonction. Ca ne fonde en rien une
supériorité théologique, mais plutot
une responsabilité financiere. Les nou-
velles interprétations, plus proches
du message coranique, centrent ce
concept sur 'idée de moyen d’aide
et de protection de la famille.

La giwama peut des lors étre le
propre de I'époux comme de I'épouse.

Uhéritage
au féminin

Le monde entier est persuadé qu'en
islam, la part des femmes est sou-
vent réduite a la moitié de celle des
hommes. Or, le Coran mentionne des
cas divers. Asma Lamrabet défend
une lecture équitable, fondée sur les
intentions de justice du texte sacré,
non sur l'automaticité des chiffres. Le
droit successoral en islam ne se réduit
pas a la seule régle de la demi-part
de la fille par rapport a celle du frere
lors du déces de I'un des parents. On
peut répertorier dans le Coran entre
22 et 30 cas ou les femmes héritent
d'une part égale, voire supérieure a
celle de I'homme. Le seul verset qui
fixe la demi-part de la fille concerne
le cas de la sceur qui hérite de la moi-
tié de la part héritée par son frere :
« En ce qui concerne vos enfants,
Dieu vous prescrit d'attribuer au gar-
con une part égale a celle de deux
filles » (Coran 4:11). Cette réparti-
tion s’explique par la responsabilité
financiere qui incombe aux freres
(montant brut), tandis que les sceurs,
elles, restent libres de disposer de
leur argent et de leurs biens comme
bon leur semble (montant net). Cette
répartition fixant la demi-part des
femmes dans la fratrie a été révé-
lée pour répondre a des exigences
imposées par I'environnement social
de I'époque.



il IS YL, Lo 85 (35 Lo (185 Bing ki oa pSIA (ol 25 LT Lulill (ol

es lectures de la giwama ou de I'héritage féminin démontent point

par point les glissements interprétatifs qui ont figé les femmes dans
des réles subalternes. Dans Femmes et hommes dans le Coran : Quelle
égalité ? (Al-Bouraq, 2012), elle rappelle que « le Coran est clair : hommes et

femmes sont issus d'une méme ame (nafs
wahida) », que la hiérarchisation est cultu-
relle, non scripturaire, et que la justice
divine ne peut se satisfaire de semi-droits.

Asma Lamrabet analyse aussi l'instru-
mentalisation du corps féminin dans les
lectures légalistes. Dans une société obsé-
dée par le contréle du voile, elle souligne
que les versets qui s’y rapportent évoquent
le khimar (foulard) et non le hijab, car le
hijab (séparation, rideau) n'est pas une
obligation coranique pour toutes, mais
une mesure circonstanciée, destinée aux
épouses du Prophete g (Coran 33:53).
Quoi qu'il en soit, elle conclut que le plus
important des vétements n'est pas maté-
riel : c'est celui de la piété (tagwa).

« Le mariage répond a une
logique de domination
et non pas a celle d'une

union égalitaire telle
qu’elle est pronée dans la
Révélation coranique. »

Asma Lamrabet, Femmes et hommes
dans le Coran : Quelle égalité ? (2012)

Egalité ontologique

« O vous, étres humains ! Craignez
votre Seigneur qui vous a créés
d'une seule essence (nafs wahida)
et qui a créé d’elle son conjoint
(zawjaha) et qui de ces deux-la a
fait propager beaucoup d’hommes
et de femmes » (Coran 4:1).

i G ASEIA il 2 Is& ulill G5 G
DS YIS, Lo &35 Las) L (lag 33a
Ay

Les hommes et les femmes sont issus
d'une méme ame originelle (nafs
wahida), sans hiérarchie devant Dieu.
Ce verset formule sans équivoque la
création égalitaire des étres humains,
que symbolise la création des hommes
et des femmes a partir d'une seule
essence. Linégalité n'est pas divine.
Elle est politique, historique, humaine.
Contrairement au récit biblique dans
la Geneése (1:26-27), Allah fait pro-
venir deux principes sexuellement
distincts, masculin et féminin, d'une
seule et méme ame. Dans le Coran,
I'étre adamique® primordial contien-
drait déja les deux genres et serait
anatomiquement ambivalent. En
outre, I'ame est féminine (nafs) et la
paire créée a partir de cette ame est
masculine (zawyj)... Comme si le fémi-
nin précédait finalement le masculin !

11



12

Face aux récupérations islamistes des pays arabes comme aux injonc-
tions paternalistes et assimilationnistes de 1'Occident, Asma Lamrabet
propose une troisieme voie : une analyse critique décoloniale, enracinée
dans les droits humains, féministe spirituelle et intersectionnelle. Elle
incarne un islam ou l'on peut aimer Allah sans s‘effacer, revendiquer la
justice parce qu'elle est un pilier du respect du sacré, questionner les textes
pour les revitaliser plutét que les profaner. Son grand ceuvre est un appel
a notre éveil et au changement de notre regard sur des fausses évidences.
Et al'endroit exact ou tant d’autres construisent des murs, Asma Lamrabet

n'a de cesse de batir des ponts.

Chronologie sé¢lective

1995 a 2003
Meédecin biologiste volontaire au
Chili, au Mexique et en Espagne.

2008 2 2010

Présidente du Groupe international
d’étude et de réflexion sur les femmes
en islam (Gierfi) a Barcelone.

2017

Prix Grand Atlas pour son livre
emblématique Islam et Femmes : Les
questions qui fachent (Folio).

o0 0 ©°

1961
Naissance a Rabat (Maroc).

2004 a 2007
Coordinatrice du groupe Femmes
musulmanes et dialogue a Rabat.

2011 2 2018
Directrice du Centre d’études et de recherche
féminine en islam (Rabita Mohammadia).

2023
Membre permanent de I'’Académie
du Royaume du Maroc.



Rabat, mars 2018.

Le lendemain,
en conférence a

Grenade (en Espagne).

Elle recoit un appel
urgent de l'assistant
du SGIR qui est
outré par ses propos.
1l insiste pour qu'elle
sauve la face de
I'institution en
reniant ce qu'elle
a dit la veille et en
s'excusant
des propos tenus.

Asma Lamrabet quitte son poste
de directrice du Centre d’études
et de recherche féminines
en islam.

1L faut distinguer les réformes
basées sur Léquité, L'égalité et plus
de justice sociale de L'attacue & La
religion, aux valeurs de la famille
nucléaire ou & la stabilité du pays.
Aw contraire, mettre en application
ce qui est prévuc par Uislam, plutdt
que par Le patriareat, permettrait
d'arriver a cette équité |

Asma préfere donner sa démission
de l'institution puisqu’elle
travaillait bénévolement et qu'elle
a toujours défendu 1'égalité.

_Jamais je ne renoncerai
& wes valeurs pour défendre
Les droits des femumes
en tslam !

Elle quitte le batiment, sous le regard ambigu
de collegues masculins, le visage déterminé...
Elle ne laissera jamais tormber son combat.




NUNANUS NGNS NN UNGNTUNAS GRS

_ 5
:.Eii.....rﬂ:&hﬂ:ﬂﬂim..a ;
— Nl T e
L NI

SSEAZ (EmiSan e,

)

N N A N A A N A N

s



amina wadud

Pour Léquité, La fluLoité
et Luntté divine

deviennent subversifs. Le 18 mars 2005, a New York, dans une salle faisant office de

mosquée, amina wadud dirige la priere du vendredi en public, devant des hommes et
des femmes. Un appel a Allah, un sermon, une prosternation - tout ce qu'il y a de plus
banal pour un imam. Mais cette fois-ci, la voix était celle d'une femme noire, musul-
mane, portant le foulard, théologienne et audacieusement debout. Ce jour-la, amina
wadud n'a pas seulement prié. Elle a déplacé le centre de gravité de l'islam patriarcal.

Il v a des gestes qui marquent 1'histoire. Des gestes si simples, si inoffensifs, qu'ils en

Fille d'un pasteur méthodiste de I'Etat de Géorgie (Etats-Unis), élevée dans la pau-
vreté et la foi, elle connait tres tot la puissance du sacré comme lien intime. Elle a 6 ans
lorsquun orage la terrifie ; son pére la prend sur ses genoux et lui parle de la promesse
divine du pardon, symbolisée par l'arc-en-ciel. C'est ainsi que s'ouvre son cceur a un
Dieu non punitif, mais infiniment miséricordieux.

A 20 ans, elle se convertit et prononce la shahdada* dans une mosquée de Washington.
Tres vite, elle tombe amoureuse du Coran - d’abord en anglais, puis en arabe, quelle
étudie en Egypte. Elle devient docteure en études islamiques en 1988, enseigne en
Malaisie, cofonde Sisters in Islam, puis poursuit sa carriére aux Etats-Unis jusqu’a sa
retraite en 2007.



